
А К А Д Е М И Я  Н А У К  С С  С Р  
О Т Д Е Л Е Н И Е  И С Т О Р И Ч Е С К И Х  Н А У К

ВЕСТНИК
ИСТОРИИ
МИРОВОЙ
КУЛЬТУРЫ

май - июнь 

1958

3(9)

Г О С У Д А Р С Т В Е Н Н О Е  Н А У Ч Н О Е  И З Д А Т Е Л Ь С Т В О  
« Б О Л Ь Ш А Я  С О В Е Т С К А Я  Э Н Ц И К Л О П Е Д И Я »



СОКРОВИЩА И ПАМЯТНИКИ МИРОВОЙ КУЛЬТУРЫ

БЕССМЕРТНОЕ ТВОРЕНИЕ ИНДИЙСКОГО НАРОДА
(К выходу в свет русского перевода «Бхагавад Гиты»1)

Я. П. Аникеев

Каждый народ хранит в своем духовном наследстве памятники челове­
ческой мысли, которые ему особенно дороги, святы и служат постоянным 
источником вдохновения и поддержки. Среди них имеются творения, полу­
чившие всеобщее признание, ибо они поднимают вопросы, волнующие всех 
людей во все эпохи их существования. К числу таких творений принадле­
жит бессмертное произведение индийского народа «Бхагавад Гита» («Песнь 
Божества»), считающаяся священной в Индии. «Бхагавад Гита» — настоль­
ная книга каждого грамотного индуса, содержание которой известно всем 
индийцам. В 1956 году «Бхагавад Гита» впервые появилась на русском языке 
в переводе с санскритского оригинала, осуществленном академиком 
Б. JI. Смирновым. Этот перевод является плодом его более чем 20-летней 
работы над текстом. Перевод снабжен обширным введением, анализирующим 
содержание книги, и обстоятельными филологическими комментариями 
текста. й

«Бхагавад Гита» представляет собой одну из частей шестой книги 
(«Бхишма Парва») обширного эпоса индийского народа «Махабхараты», 
которая насчитывает 18 книг и около 100 тысяч шлок (двустиший), превос­
ходя «Илиаду» и «Одиссею» почти в 8 раз. Размеры же «Бхагавад Гиты» по 
сравнению со всей «Махабхаратой» крайне незначительны, всего 700 или 
в другом варианте 750 шлок. И тем не менее вряд ли можно назвать еще 
какое-либо произведение духовной культуры Индии, с которым была бы 
связана такая обширная литература как в самой Индии, таки за ее пре­
делами.

С. Радхакришнан пишет, что «...если судить о значении книги по тому 
влиянию, которое она оказывает на человеческие умы, то «Гита» будет самым 
значительным произведением в истории развития индийской мысли» 2. 
Характер описываемых в эпосе событий свидетельствует о том, что они от­
носятся к тому периоду, когда на территории Индии происходило крушение 
первобытнообщинного строя, т. е. к периоду 9—6 вв. до н. э.

В Индии «Гита» комментировалась чуть ли не со времени ее возникно­
вения, но из дошедших до нас комментариев наиболее ранним остается ком­

1 «Махабхарата. II. Бхагавад Гита». Буквальный и литературный перевод. Введе­
ние и примечания академика АН ТССР Б. Я.  Смирнова.. Издание Академии наук Турк­
менской ССР. Ашхабад, 1956, стр. 77 +  280.

2 Р а д х а к р  и.ш н а н С.,  «Индийская философия», т. I, И. Л ., М., 1956, стр. 442.

6 ВИМК№3 161



ментарий Шанкары (8 в. н. э.). К «Гите» обращались за аргументацией, 
в ней искали оправдание своим взглядам и теориям идеологи и мыслители 
самых разных эпох и, что не менее характерно, подчас самых разных и даже 
противоположных взглядов. В новое время авторитетом «Гиты» обосновы­
вали свои учения такие далекие друг от друга по своим взглядам мысли­
тели, как Рамакришна и Даянанда Сарасвати, Вивекананда и Ауробиндо 
Гхош, Тилак и Ганди. Поистине необозрима научная и популярная 
литература об этом произведении. Достаточно сказать, что почти каждый 
историк индийской духовной культуры считал своим долгом посвятить 
«Бхагавад Гите» либо исследование, либо же дать ее перевод. Правда, не 
все работы о «Гите» являются одинаково ценными в научном отношении, 
многие из них, не говоря о просто компилятивных и бездарных публикациях, 
представляют интерес, главным образом,в плане сенсационном. Так, в 1953 г. 
одно из южноиндийских религиозных обществ («Шуддха Дхарма Мандала») 
опубликовало свой текст «Гиты», значительно отличавшийся от известного 
науке текста, но объявленный единственно истинным и оригинальным ва­
риантом «Гиты». Это утверждение базировалось на такой версии: еще в глу­
бокой древности Кришна Двайпаяна Вьяса составил «Махабхарату», но 
соседние брамины, обуреваемые злобой и предрассудками, ворвались в его 
пещерную обитель и разбросали все листы с записью поэмы; один из уче­
ников Вьясы собрал эти листы, восстановил первоначальный вариант 
«Махабхараты», в том числе и «Бхагавад Гиты», и с тех пор он хранится 
якобы в архивах «Шуддха Дхарма Мандал», руководство которого только 
теперь сочло возможным предать его широкой гласности. Все же имеющиеся 
варианты «Гиты» пошли будто бы от бессистемно собранных и в бес­
порядке составленных браминами-вандалами из оставшихся листов 
разбросанной поэмы Вьясы. Однако, как показали многие ученые, «истин­
ный» вариант «Гиты», вышедший из недр «Шуддха Дхарма Мандал», пред­
ставляет собой просто искусную подделку 3.

Однако подобного рода литература, хотя и получает иногда распро­
странение среди широкой публики, в ученом мире всерьез не принимается. 
Из вышедших за последнее время в Индии исследований и переводов «Бха­
гавад Гиты» наиболее глубокими и основательными считаются работы 
С. К. Белвалкара, С. Радхакришнана и др.

На Западе «Бхагавад Гита» стала впервые известна в 1785 г., после ее 
перевода Вилкинсом на английский язык 4. С тех пор «Гита» постоянно 
привлекала к себе внимание всех западных индологов, которые также внесли 
серьезный вклад в изучение проблем, связанных с этим памятником. В этой 
связи можно назвать таких ученых, как Шлегель, Лассен, Теланг, Гарбе, 
Михальский-Ивеньский, Шрёдер, Гопкинс, Эджертон и др. На рус­
ском языке до сих пор не было научного перевода «Гиты» с языка ее ориги­
нала.

Пристальный интерес во всем мире и в первую очередь, конечно, 
в самой Индии к этому памятнику индийской мысли объясняется прежде 
всего содержащимися в нем высокими идеями. Изложенные не в форме 
сухих абстрактных философских категорий, а в виде живых и наглядных 
образов высокохудожественного произведения, написанные простым и 
доступным языком, они близки и понятны самым широким слоям индий­
ского народа.

3 См. Р u s а 1 к е г A. D ., Studies in Epics and Puranas of India. Bombay, 1955. 
pp. 149— 150.

4 Этот перевод через три года был опубликован в России на русском языке знамени­
тым русским просветителем Н. Новиковым ( Н о в и к о в  Н ., Багауат-Гета или Беседы 
Кришны с Арджуном, М., 1788).

162



Внешнее, событийное содержание «Гиты» довольно несложно. Она 
представляет собой беседу — диалог ее главных героев — Арджуны и 
Кришны. Арджуна — предводитель одного из войск, собирающихся всту­
пить в кровопролитную битву, — полон неуклонной решимости победить 
своих врагов, возглавляемых его двоюродными братьями, и лишить их не­
законно присвоенной ими царской власти.

Возничим колесницы Арджуны является сам бог Кришна, выступаю­
щий в «Гите» под различными синонимами— Мадхусудана. Джанардана, 
Дхананджая и т. д. Но в самом начале битвы Арджуну вдруг охватывает 
ужас и смятение; он не в состоянии понять смысла этой страшной и брато­
убийственной бойни, которую не могут оправдать никакие ее практические 
результаты — ни слава, ни власть, ни упоение победой, ни даже наслажде­
ние жизнью:

«Их убивать не желаю, Мадхусудана, хоть и грозящих смертью,
Даже за власть над тремя мирами, не то, что за блага земные» (I* 35). 

Причина этой неожиданной бури и мятежа в душе Арджуны лежит не 
в его страхе перед смертью, — он был храбрым и сильным воином, — а 
в остром чувстве ответственности за судьбу и жизнь своих ближних соро­
дичей.

«О Джанардана, после убийства сынов Дхритараштры
Что за радость нам будет? Мы согрешим, убивая грозящих оружьем.
Не подлежит убивать нам кровных, сынов Дхритараштры;
Ведь погубив свой род, как можем счастливыми быть, Мадхава? (I, 

36—37).
Горе, увы, тяжкий грех мы свершить замышляем:
Ради желания царских услад погубить своих кровных.
Если меня безоружного, без сопротивления, сыны Дхритараштры
Вооруженные, в битве убьют, мне будет отрадней» (I, 45—46). 

Терзаемый такими мучениями и впавший в полное отчаяние от охвативших 
его противоречий, «с сердцем, пронзенным тоской, выронил лук он и стрелы» 
(I, 47). Тут вступает в разговор Кришна, поучения которого призваны раз­
решить эту трагедию долга и совести и дать опору человеку, пришедшему 
к отрицанию бесчеловечных порядков и законов жизни. Собственно говоря, 
в поучении бога Кришны и заключено основное содержание поэмы, именно 
поэтому и называемой «Бхагавад Гитой», т. е. «Песнью Божества», или 
«Божественной песней». Суть этих поучений сводится к тому, что все в мире 
строго определено в соответствии с мировым космическим законом — дхар­
мой — первичной духовной реальностью и субстанцией мира, формой реа­
лизации которой являются все наблюдаемые явления мира* Эта первичная 
реальность и называется богом, то под именем Брахмы, то под именем Вишну, 
Кришны и т. д. Все в мире изменчиво, преходяще и не обладает истинным 
бытием, вечна и постоянна лишь одна эта духовная субстанция — дхарма.

«Неуничтожимо то, чем этот мир распростерт, постигни:
Непреходящее уничтожимым сделать никто не может.
Эти тела преходящи; именуется вечным носитель тела» (II, 17—18).
Поэтому не может быть даже убийства в собственном смысле этого слова, 

поскольку не убиваема и не уничтожима духовная основа человеческого 
тела:

«Он никогда не рождается, не умирает, не возникая; Он никогда не 
возникает;

Нерожденный, постоянный, вечный, Он, древний, не умирает, когда 
убито тело» (II, 20).

Если это так, поучает Кришна, то нет никакого греха и в убийстве 
своих противников — сородичей, ибо здесь не сам человек дает предпочте­
ние тому или иному действию, но оно определено стоящим выше его Законом,

6* 163



орудием которого и выступает отдельный индивид. Истинная жизнь 
поэтому и состоит в добровольном подчинении этому высшему Закону и 
в неукоснительном выполнении его требований, определяемых обществен­
ным положением человека:

«Приняв во внимание свой долг, не нужно тебе колебаться;
Ведь лучше для кшатрия нет ничего иного, чем справедливая битва... 
Если же ты справедливой битвы не примешь,
Ты согрешишь, изменив своим долгу и чести» (II. 31, 33).

Эта идея о необходимости выполнения обязанностей, вытекающих из обще­
ственного положения человека, о деятельности вообще, независимо от вызыва­
емых ею эмоций и моральной ее оценки, является лейтмотивом «Гиты». Для его 
обоснования создатели «Гиты» устами Кришны выдвигают целый ряд аргу­
ментов, рассматривают ее с различных сторон, главным образом под углом 
зрения религиозно-этической проблематики, но в своей рациональной 
форме эта мысль выражается в одном из мест «Гиты» следующим образом: 

«Необходимое дело свершай: лучше бездействия дело,
Бездействуя, даже отправлений тела тебе не удастся исполнить» (III. 8). 
Однако, пропагандируя важность активности, Кришна санкционирует 

и объявляет богоугодной лишь такую деятельность, которая совершается 
не ради ее непосредственных результатов, не ради проистекающей из нее 
выгоды, но бескорыстно.

«Итак, на дело направь усилье, о плодах не заботясь;
Да не будет плод дела твоим побужденьем, но и бездействию не пре­

давайся» (II. 47).
Только тот человек, поучает Кришна, может считаться достиг­

шим высшей истины, истины знания конечной реальности, т. е. бога, и 
слияния с ней, который находит счастье не в наслаждениях, а в самом себе, 
в сознании тождественности своей сущности с мировым духом, Брахмой: 

«Наслаждения, что от касаний возникли, — лоно бедствий:
Они преходящи, Каунтея, им не рад озаренный.
Кто может уж здесь, еще не свободный от тела, преодолеть стремленья, 
Рожденные вожделеньем и гневом, тот предан и счастлив,
Кто счастлив в себе, кто изнутри озарен, в себе обрел радость,
Тот, йогин, достигает сущности Брахмо, Брахмо нирваны» (V, 22—24). 

Под влиянием этой проповеди Арджуна восклицает:
«Разрушено заблужденье, я получил наставление по твоей милости; 
Я стоек; исчезло сомненье. Твое слово исполню» (XVIII, 73).

Таково вкратце содержание основной тенденции «Бхагавад Гиты».
При анализе «Гиты» в литературе часто говорится, что она выразила 

в законченном виде самые сокровенные и глубокие проблемы человеческого 
бытия, дала ответ на самые важные мировоззренческо-этические вопросы, 
возникающие в жизни каждого человека. Между тем, «Гита» прежде всего 
есть продукт определенного времени и среды, обусловивших ее содержание, 
ее идеи. Действительно, уже сам характер вопроса Арджуны о правомер­
ности или справедливости убийства своих сородичей несомненно указывает 
на то, что этот вопрос мог возникнуть лишь в эпоху, когда в сознании людей 
еще сохраняли свою силу и незыблемость убеждения первобытнообщинного 
строя, где ответственность за жизнь членов рода была одним из основных его 
моральных устоев, а убийство считалось самым тяжким преступлением; в то 
же время распад родо-племенных связей и процесс образования классового 
общества, где кровнородственные связи уже не составляли основу экономи­
ческих отношений, все чаще приводили не только к забвению норм и обы­
чаев родового строя, но и к прямой необходимости их нарушения. Пропо­
ведь Кришны объективно и служила для обоснования этого положения, 
когда «брат восстал против брата». Впоследствии, на протяжении веков.

164



эта проповедь необходимости выполнять обязанности, накладываемые на 
человека его социальным положением, использовалась идеологами господ­
ствующих классов для оправдания и сохранения сложившегося в обществе 
классового деления.

Однако значение «Гиты» не сводится только к тому, что она в свое 
время выполняла роль идеологического оружия в руках правящей вер­
хушки. В период, когда эта верхушка выражала интересы развития всего 
общества и выступала против установлений старого родового строя, боль­
шое прогрессивное значение имел призыв «Гиты» к деятельности и осужде­
ние ею пассивности, ухода от мирской жизни, к чему призывало брахманское 
жречество. Именно этот призыв к активности и сделал «Гиту» одним из 
наиболее популярных произведений индийского народа, обращавшегося 
к ней в минуты подъема национального движения и находившего в ней 
идейное оружие для борьбы с широко распространенными в стране теори­
ями аскетизма и отказа от общественного служения. Показательно, что 
даже такой индийский мыслитель, как М. Икбал, считавший идеологию 
ислама в противоположность индуизму наиболее адекватным выражением 
действенной, активной природы человека, признавал в своем предисловии 
к первому изданию «Асрар-и-Кхуди» («Секреты души», 1915) это достоин­
ство за «Бхагавад Гитой». Он говорил, что б духовной истории человечества 
бог Кришна всегда будет вспоминаться с уважением и почтением, ибо эта, 
по его словам, великая личность в сильной и привлекательной форме вы­
разила философские традиции своей страны и нации и показала, что 
деятельность неотъемлема от природы человека и составляет основу 
жизни 5.

«Бхагавад Гита» не была творчеством одного автора, она создавалась 
в течение длительного времени, и в ней, естественно, отложились напласто­
вания различных эпох; это обстоятельство определило многоплановость 
и многослойность «Гиты», в которой при желании нетрудно найти места, 
удовлетворяющие различным вкусам и взглядам. Но все же в «Гите» явно 
выделяется основное ядро, в котором нашли выражение идеи и мысли, свой­
ственные не только эпохе разложения первобытнообщинного строя и ста­
новления классового, антагонистического общества в Индии, но сохраняю­
щие свое значение и свою ценность на всех последующих этапах развития 
как индийского, так и вообще человеческого общества, которое существует 
и развивается на единой материальной основе. Вместе с тем следует реши­
тельно отклонить мнение, будто анализ «Гиты» показывает существование 
эфемерных принципов «вечной морали», «вечной справедливости». Вместе 
с тем, в исторической смене различных эпох наблюдается определенная 
преемственность как в экономическом, так и в определяемом ею идеологи­
ческом, в том числе моральном отношении. Каждая последующая ступень 
развития общества удерживает в своих нравственных, моральных и этиче­
ских взглядах наиболее ценные завоевания теоретической мысли предыду­
щих эпох, отражающие в конечном счете материальную основу обществен­
ного развития. Именно в этом процессе и возникают непреходящие мате­
риальные и духовные ценности. В моральных формах сознания человечество 
фиксирует эти моменты и, передавая из поколения в поколение, удерживает 
их в своем духовном арсенале.

Если говорить о «Бхагавад Гите» в этом плане, то, отвлекаясь от рели­
гиозного облачения ее содержания, следует отметить, что человек в ней — 
самоопределяющийся индивид, он не может существовать вне общества, 
членом которого он . является и через выполнение определенных функций 
которого только и реализуется его бытие.

5 См. «The Hindustan Times», 29 Oct., 1956, p. 2.
165



Выше у ж е  говорилось о большом значении не только для тех времен, 
но и для Индии наших дней проповеди «Гитой» необходимости мирской, 
т е общественной деятельности. Идея «Гиты» о том, что в выполнении своих 
о б щ е с т в е н н ы х  функций человек не должен руководствоваться побуждениями 
корысти или личной выгоды и пользы, всегда широко рекламируется во 
в сех  исследованиях этого произведения. И действительно, по форме она 
носит ярко выраженный альтруистический характер, направленный против 
утилитарного, эгоистического отношения к своему общественному долгу, 
когда обязанности по отношению к обществу, общественный труд не выпол­
няются единственно из соображений общего блага. Но в Индии того вре­
мени, когда выдвигалась эта идея, она могла означать и фактически озна­
чала не что иное, как теоретическое оправдание того положения, при 
котором все выгоды от выполнения общественных обязанностей, способство­
вавших функционированию общественного организма как целого, прихо­
дились на долю его количественно незначительной правящей верхушки, 
а подавляющее большинство народа фактически было лишено осязаемых 
«плодов дела» своего. И тем не менее, в этой идее нельзя не усмотреть про­
блесков того благородного и гуманного положения, которое при социальном 
строе, основанном не на частной собственности, а на собственности обще­
ственной, будет положено в основу его существования; здесь труд пере­
стает быть единственно средством поддержания и сохранения биологиче­
ского, физического существования человека, а превращается в средство 
выражения самой человеческой сущности, превращается в первую необхо­
димость. В. И. Ленин в 1920 г. говорил, что в коммунистическом обществе 
труд будет совершаться «...не для отбытия определенной повинности, не для 
получения права на известные продукты», не за вознаграждение, а примет 
характер добровольной деятельности, перешедшей в привычку, на общую 
пользу и станет потребностью здорового организма 6; иными словами, 
процесс труда перестанет рассматриваться как средство к достижению 
какой-то цели, а сам превратится в самоцель.

Разумеется, в эпоху становления классового антагонистического об­
щества в Индии о таком отношении к труду не могло быть и речи, хотя 
именно оно декларируется в «Гите» в качестве единственно приемлемой 
максимы общественного поведения. Возможно, что в идее о незаинтересован­
ности результатами своего труда и равнодушном к ним отношении «Гита» 
выразила то свежее еще в памяти людей состояние родового строя (остатки 
которого к тому же в классовом обществе Индии были особенно сильны), 
когда труд совершался в интересах всего общества; объективно же в этой 
идее нашла свое выражение одна из существеннейших сторон общественного 
человека, которая, однако, с появлением классово антагонистических от­
ношений превращается в свою прямую противоположность, чтобы опять 
возродиться, но уже на новой, высшей основе, в коммунистическом, бесклас­
совом обществе. И только в этом смысле можно понимать «всеобщее», «обще­
человеческое» содержание морали «Бхагавад Гиты»; в классовую же эпоху 
ее «всеобщие» и «общечеловеческие» максимы либо оправдывали эксплуа­
тацию меньшинства большинством, либо же оставались беспомощными и 
тощими нормативами, могущими найти себе приют единственно либо в бес­
плодных мечтаниях Маниловых, либо же в не менее безрезультатных дея­
ниях Дон-Кихотов, ибо «мораль истинно человеческая, стоящая выше клас­
совых противоречий и всяких воспоминаний о них, станет возможной лишь 
на такой ступени развития общества, когда не только будет уничтожена 
противоположность классов, но изгладится и след ее в практической жизни»7.

6 См. Л е н и н  В. И., Соч., т. 30, стр. 482.
’ Э н г е л ь с  Ф., Анти-Дюринг, 1948, стр. 89.

166



Однако подобная оценка «всеобщих» и «общечеловеческих» идей «Гиты» 
нисколько не умаляет значимости и ценности этого творения индийского 
народа, как не умаляет привлекательной силы «вечных» идей искусства 
марксистский анализ его исторической обусловленности и его классового 
содержания, ибо каждое подлинно великое произведение несет в себе мечту 
об этой «истинно» человеческой личности.

«Всеобщие» и «общечеловеческие» нормативы любого «философского» 
произведения искусства свидетельствуют о том, что они не являются пло­
дом досужего вымысла, а вековая мечта народа о них имеет реальные корни 
в самом существе общественного человека, приобретающего свое истинное, 
подлинно человеческое бытие лишь в посвящении своих способностей слу­
жению обществу, общественному организму, что, однако, может быть реа­
лизовано в полной мере только при такой его организации, когда плоды 
деятельности одной части населения не достаются другой, значительно 
меньшей его части, т. е. при коммунистическом строе.

Индийский народ внес свой вклад в разработку этого идеала «истин­
ного человека», одним из наиболее ярких свидетельств чего является «Бха­
гавад Гита». Поэтому советский читатель с большой благодарностью при­
нимает ее русский перевод академика Б. Л. Смирнова.

Нет сомнения, что появление русского перевода «Бхагавад Гиты» — 
событие выдающейся важности в области культурной жизни не одного 
только Советского Союза. Индологи всех стран мира никогда не оставляют 
без внимания ни одного нового перевода этого произведения на любой из 
современных языков, подвергая строгому и придирчивому анализу лингви­
стическую ценность перевода и теоретические позиции его автора. Что ка­
сается качества перевода, то он свидетельствует о величайшей научной 
добросовестности автора, который не только свободно владеет санскритом, 
но критически изучил и использовал почти все имеющиеся переводы «Гиты» 
на основные европейские языки. Судьей автора в этом вопросе может быть 
только превзошедший его. Но все же в некоторых местах понимание 
Б. Л. Смирновым того или иного выражения остается непонятным, или, 
по крайней мере, неубедительным. Так, например, выражение prakrtin 
svamadhisthay0 (VI глава, 6 шлока) автор переводит как «будучи выше 
своей* природы», хотя весь контекст и смысл самого этого изречения говорит, 
что здесь более правильным был бы принятый многими учеными, в том числе 
С. К. Белвалкаром и С. Радхакришнаном, перевод этого места как «подчи­
нив себе свою собственную природу». Можно привести несколько аналогич­
ных примеров, но все они будут носить характер либо равновозможных, 
либо спорных вариантов, в большинстве случаев оговоренных самим пе­
реводчиком.

Несколько менее основательным представляется теоретический анализ 
«Гиты», данный Б. Л. Смирновым в предисловии к своему переводу. Он 
справедливо выделяет непреходящую ценность этого памятника, говорит 
о нем с неподдельной, искренней теплотой, любовью и увлечением, дает 
всестороннее освещение его содержания, которое, несомненно, поможет 
читателю понять дух этого произведения. Но похоже на то, что Б. Л. Смир­
нов не только проник в тайны «Гиты», но даже сам проникся духом пере­
водимого им источника, ибо зачастую он ведет его разбор с позиций вне­
временных, с эфемерным эталоном «вечной морали», «вечной справедли­
вости», нигде не отмечает его классовой роли.

В предисловии имеется ряд спорных, а то и просто неправильных по­
ложений. Например, Б. Л. Смирнов призывает «...не забывать о своеобраз­
ном строе мысли индийцев, непривычном для европейца, но следующим 
своеобразным логическим законам, как это хорошо показал Щербацкой 
в своих многочисленных изысканиях о логике индийцев...» (стр. 23—24).

167



Не говоря уже о том, что ссылка на Щербатского здесь не совсем уместна, 
следует сказать, что сама постановка вопроса о своеобразном строе индий­
ского мышления, «непривычном для европейцев», лишена каких бы то ни 
было объективных оснований, ибо не кто иной, как тот же Щербатской 
в «своих многочисленных изысканиях о логике индийцев» проводил как раз 
обратную мысль и доказывал, что принципиальные линии развития индий­
ской мысли таковы же, что и европейской, а индийская логика изучала тот 
же самый мыслительный процесс, что и европейская 8. В споре по вопросу 
о цельности текста «Гиты», о ее датировке и т. д. автор мог бы более осто­
рожно поддерживать позицию одной из спорящих сторон (индийских уче­
ных), ибо многие из индийских ученых выдвигают веские основания в 
пользу позиции западных исследователей «Гиты».

В заключение еще раз следует признать, что опубликование русского 
перевода «Бхагавад Гиты», несмотря на отдельные его недостатки, несом­
ненно является большой заслугой и удачей Б. J1. Смирнова и Академии 
наук Туркменской ССР. Можно только пожелать вторичного издания этого 
труда более массовым тиражом, ибо при тираже в 1 ООО экземпляров, ко­
торым выпущена книга, она не может стать доступной массовому читателю; 
разумеется, при этом необходимо в первую очередь устранить многочислен­
ные стилистические погрешности и еще более многочисленные ошибки кор­
ректорского порядка.

* См., напр., его «Теория познания и логика по учению позднейших буддистов», 
ч. II, СПБ, 1909, стр. 296.


